
p-ISSN: 2774-3314  
e-ISSN: 2775-0841 

 

pg. 44 

TASAMUH SEBAGAI NILAI PENDIDIKAN DALAM PEMIKIRAN TGKH. 
MUHAMMAD ZAINUDDIN ABDUL MADJID DAN RELEVANSINYA DI SD 

 
Adet Tamula Anugrah 

Institut Agama Islam Hamzanwadi NW Lombok Timur, Indonesia 
Email Corresponding: adettamula@iaihnwlotim.ac.id  

 

Article Info  ABSTRACT  

 
Article history: 
 

Received  : 17 11, 2025 
Revised    : 24 12, 2025 
Accepted : 08 01, 2026 

 

 

This study aims to analyze the thought of TGKH. Muhammad 
Zainuddin Abdul Madjid on tasamuh (tolerance) and to 
explore its relevance to primary education in Indonesia. 
Employing a qualitative approach, this research is conducted 
through a literature study by examining his work, Wasiat 
Renungan Masa Pengalaman Baru. The findings reveal that 
tasamuh in the perspective of TGKH. Muhammad Zainuddin 
Abdul Madjid is not merely limited to the acknowledgment of 
differences but rather constitutes a civilizational framework 
encompassing four dimensions: moral foundation (self-
control), social practice (solidarity and mutual cooperation), 
spiritual-ethical prerequisite (kindness and compassion), and 
social outcome (unity and communal stability). The relevance 
of this thought to primary education lies in its contribution to 
achieving the objectives of Article 3 of the Indonesian National 
Education System Act, particularly in strengthening students’ 
self-control, noble character, and social competence. Thus, the 
concept of tasamuh as formulated by TGKH. Muhammad 
Zainuddin Abdul Madjid can be positioned as a contextual and 
applicable model of character education in addressing 
contemporary challenges in primary education, including 
bullying, exclusivism, and respect for diversity. 
 
ABSTRAK 
Penelitian ini bertujuan menganalisis pemikiran TGKH. 
Muhammad Zainuddin Abdul Madjid mengenai tasamuh 
(toleransi) dan mengeksplorasi relevansinya terhadap 
pendidikan dasar di Indonesia. Kajian ini menggunakan 
pendekatan kualitatif melalui studi literatur dengan 
menganalisis karya beliau buku “Wasiat Renungan Masa 
Pengalaman Baru”. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 
tasamuh dalam pemikiran TGKH. Muhammad Zainuddin 
Abdul Madjid tidak terbatas pada pengakuan perbedaan, 
melainkan merupakan kerangka peradaban yang mencakup 
empat dimensi: fondasi moral (pengendalian diri), praktik 
sosial (solidaritas dan gotong royong), prasyarat akhlak-
spiritual (kebaikan dan kasih sayang), serta outcome sosial 
(persatuan dan stabilitas umat). Relevansi pemikiran ini 
terhadap pendidikan dasar terletak pada kontribusinya dalam 
mendukung capaian Pasal 3 UU Sisdiknas, khususnya 
penguatan kontrol diri, akhlak mulia, dan kemampuan sosial 

Keywords: 
Tasamuh, TGKH. 
Muhammad Zainuddin 
Abdul Madjid, Primary 
Education 
 
Kata Kunci: 
Tasamuh, TGKH. 
Muhammad Zainuddin 
Abdul Madjid, Pendidikan 
Dasar  

 
 
 
 
 
 

AL-MUJAHIDAH: PENDIDIKAN GURU MADRASAH IBTIDAIYAH 

Journal Home Page: https://ejournal.iaihnw-lotim.ac.id/almujahidah/index.php/Al-mujahidah/   

Vol.7, No.1 (2026): November-April 

Profikx Nomber DOI: 10.51806 

mailto:adettamula@iaihnwlotim.ac.id
https://ejournal.iaihnw-lotim.ac.id/almujahidah/index.php/Al-mujahidah/


p-ISSN: 2774-3314  
e-ISSN: 2775-0841 

 

pg. 45 

siswa. Dengan demikian, pemikiran TGKH. Muhammad 
Zainuddin Abdul Madjid tentang tasamuh dapat diposisikan 
sebagai model pendidikan karakter yang kontekstual dan 
aplikatif dalam menjawab tantangan pendidikan dasar 
kontemporer, termasuk isu perundungan, eksklusivitas, dan 
penghargaan terhadap keberagaman.. 

 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License. 
Copyright (c) 2026 Adet Tamula Anugrah 

 
 

PENDAHULUAN 

Isu intoleransi di lingkungan sekolah dasar sampai saat ini masih membutuhkan 

perhatian yang lebih serius. Berdasarkan data dari Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, 

Riset dan Teknologi (2023) yang dikutip oleh Nurlaili bahwa tercatat sebanyak 127 kasus 

intoleransi yang terjadi di Indonesia, dan 22 kasus melibatkan siswa sekolah, serta 11 

diantaranya terjadi di tingkat sekolah dasar (Nurlaili, 2025). Data lain terkait intoleransi juga 

dikemukakan oleh Setara Institut melalui siaran pers yang menyebutkan bahwa menjelang 

pertengahan tahun 2025, perstiwa intoleransi kembali terjadi di Indonesia yang merenggut 

nyawa seorang siswa sekolah dasar. Korban diketahui mengalami perundungan dan 

pemukulan sebagai akibat dari perbedaan agama yang dianutnya dengan pelaku. Kasus ini 

menjadi legitimasi pernyataan Setara Institute bahwa intoleransi secara nyata telah 

merasuki generasi muda bangsa Indonesia (Siaran Pers SETARA Institute, 2025). 

Syafii Maarif dalam harian kompas (2017) sebagaimana dikutip oleh Fransiskus dan 

Pandor, menyatakan bahwa Indonesia menjadi “lahan subur” bagi perkembangan berbagai 

kelompok radikal dan intoleran (Fransiskus & Pandor, 2023). Pernyataan ini semakin 

relevan jika melihat berbagai kasus-kasus intoleran yang terjadi di Indonesia, bahkan 

mewabah sampai ke lingkungan sekolah. Sekolah yang seharusnya menjadi lingkungan 

kondusif, tempat manusia menimba ilmu pengetahuan, budi pekerti, dan segala bentuk 

kebaikan, justru dimanfaatkan oleh orang-orang yang intoleran dalam menjalankan aksinya.  

Kondisi lingkungan sekolah terutama sekolah dasar yang menjadi salah satu tempat 

dilakukannya aksi-aksi intoleran, menjadi salah satu faktor penting kenapa nilai toleransi 

harus lebih ditekankan. Toleransi menjadi nilai yang sangat krusial untuk dihidupkan di 

lingkungan sekolah, karena lingkungan sekolah merupakan tempat bertemunya agama, 

suku, adat istiadat, dan budaya yang beragam (Amirullah dkk., 2024). Dengan keberagaman 

yang ada di lingkungan sekolah, jika nilai toleransi tidak ada di antara siswa, maka masalah 

akan muncul seperti kasus-kasus yang telah terjadi (Safrida & Julta, 2025). 

Toleransi didefinisikan sebagai sikap saling menghormati dan menghargai atas 

berbagai bentuk keberagaman yang ada. Konsep ini juga mencakup pemberian ruang 

kebebasan bagi setiap individu untuk berekspresi. Asal usul kata toleransi berasal dari kata 

Latin tolerare yang dapat diartikan sebagai sikap menahan diri, bersabar, dan berlapang 

dada terhadap perbedaan cara pandang, keyakinan, dan agama. Dalam bahasa Arab konsep 

toleransi disebut dengan istilah Tasamuh. Tasamuh memiliki  arti  membiarkan  dan  saling 

mengizinkan, serta  saling  memudahkan. Pada dasarnya, tasamuh adalah kesadaran dan 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


p-ISSN: 2774-3314  
e-ISSN: 2775-0841 

 

pg. 46 

kesiapan diri seseorang untuk mengakomodasi keberadaan orang lain, meskipun terdapat 

perbedaan mendasar. Sikap ini tetap berlaku bahkan ketika ada ketidaksepakatan dalam hal 

nilai-nilai kebaikan atau pilihan gaya hidup. Dengan kata lain, tasamuh adalah kemampuan 

untuk menerima dan menghargai perbedaan, bahkan saat terjadi gesekan 

pandangan.(Nugroho, 2018) 

Secara konseptual, Tasamuh dalam tradisi Islam menyatu dengan prinsip rahmatan 

lil-‘alamin dalam konteks merawat keutuhan hidup bersama. Pendidikan yang menekankan 

tasamuh terbukti menjadi kontra-narasi efektif terhadap kecenderungan intoleransi di 

lingkungan pendidikan. Praktik pembelajaran dan literasi komunitas —seperti rumah baca 

Alam Kalijaga— dapat ditanamkan melalui kegiatan kolaboratif dan dialogis. Melalui 

berbagai aktivitasnya, Rumah Baca Alam Kalijaga menanamkan sejumlah nilai tasamuh 

yang esensial. Nilai-nilai tersebut mencakup pengembangan empati (kemampuan untuk 

memahami dan merasakan perasaan orang lain), saling menghormati dan menghargai 

perbedaan, serta sikap saling berbagi dan tolong-menolong sebagai wujud kepedulian 

sosial. Selain itu, anak-anak juga diajarkan pentingnya kerja sama, kejujuran, dan 

menumbuhkan rasa cinta terhadap lingkungan sekitar.(Suwandi & Ruwandi, 2022) 

Urgensi nilai tasamuh dalam kehidupan multikultural telah dikonsepkan oleh banyak 

ulama dan tokoh pendidikan di Indonesia. Dalam konteks penanamannya di lingkungan 

sekolah dasar, salah satu tokoh yang pemikirannya relevan adalah TGKH. Muhammad 

Zainuddin Abdul Madjid, pendiri organisasi Nahdlatul Wathan (NW) di Nusa Tenggara 

Barat (Hamdi, 2018). Gagasan pendidikannya menekankan pembentukan akhlak sebagai 

fondasi seluruh proses belajar. Melalui institusi yang dibangunnya, ia mengembangkan 

ekosistem pendidikan yang menautkan iman, ilmu, dan amal secara kontekstual. Sejumlah 

kajian menempatkannya sebagai penggerak pendidikan kebangsaan berbasis lokal yang 

bermatra nasional (Anugrah, 2021). Corak akhlak-budi sebagai pusat pendidikan inilah 

yang menjadi jembatan konseptual menuju tasamuh pada anak usia SD. 

Salah satu teks etis yang lahir dari tradisi keilmuan TGKH. Muhammad Zainuddin 

Abdul Madjid adalah buku Wasiat Renungan Masa Pengalaman Baru, yang banyak dikaji 

dari dimensi religiusitas dan nilai-nilai akhlak. Penelitian menunjukkan buku Wasiat 

Renungan Masa Pengalaman Baru sarat ajaran amanah, adab tutur, persatuan, dan 

kedisiplinan moral (Fatoni dkk., 2022). Nilai-nilai tersebut merupakan prasyarat sosial-

emosional bagi tumbuhnya tasamuh di lingkungan belajar anak. Dengan demikian, buku 

Wasiat Renungan Masa Pengalaman Baru menyediakan sumber nilai yang kaya untuk 

dididaktisasikan menjadi praktik tasamuh di sekolah dasar. 

Sejumlah studi praksis menunjukkan bahwa pemikiran dan perjuangan TGKH. 

Muhammad Zainuddin Abdul Madjid telah banyak dikaji dalam beberapa dekade terakhir. 

Penelitian sebelumnya fokus pada aspek perjuangan politik beliau dalam melawan 

penjajahan, peran beliau sebagai tokoh sentral Nahdlatul Wathan, dan kontribusinya dalam 

dakwah amar ma’ruf nahi munkar di kawasan Timur Indonesia (Hamdi, 2018). Sejumlah 

studi lain juga mengupas tentang sistem organisasi dan manajemen pendidikan NW serta 

pemikiran beliau mengenai moderasi beragama secara umum (Anugrah, 2021; Aulia, 2023; 

Nasri, 2024). Namun demikian, kajian-kajian tersebut cenderung mengambil perspektif 

makro atau fokus pada konteks pendidikan tinggi dan organisasi dewasa.  



p-ISSN: 2774-3314  
e-ISSN: 2775-0841 

 

pg. 47 

Studi yang secara spesifik mengupas sisi tasamuh sebagai kompetensi sosial-

emosional anak di tingkat pendidikan dasar (SD/MI) masih relatif minim. Keterbatasan ini 

menjadi celah akademik yang krusial, mengingat bahwa usia sekolah dasar adalah masa 

emas (golden age) untuk pembentukan karakter dan internalisasi nilai-nilai sosial. 

Penelitian-penelitian terdahulu belum secara mendalam menganalisis bagaimana konsep 

tasamuh yang beliau ajarkan dapat diterjemahkan menjadi kurikulum terapan dan metode 

pembelajaran yang relevan bagi anak-anak. Oleh karena itu, diperlukan eksplorasi yang 

lebih terfokus dan mendalam terhadap gagasan pendidikan akhlak beliau, khususnya 

dalam konteks pencegahan intoleransi pada siswa SD.  

Penelitian ini bertujuan untuk mengisi kekosongan akademik tersebut dengan 

menganalisis secara mendalam gagasan tasamuh dalam pemikiran TGKH. Muhammad 

Zainuddin Abdul Madjid, utamanya yang termuat dalam buku “Wasiat Renungan Masa 

Pengalaman Baru”. Penelitian ini akan mengidentifikasi nilai-nilai tasamuh yang eksplisit 

dan implisit dalam wasiat beliau dan merumuskan relevansinya dalam konteks pendidikan 

dasar kontemporer. Fokus kajian meliputi nilai-nilai dasar seperti saling menghargai, 

kerukunan antar mazhab, dan persatuan bangsa sebagai esensi ajaran tasamuh. Hasil 

analisis ini diharapkan dapat memberikan landasan konseptual bagi perancangan modul 

atau program pendidikan karakter berbasis kearifan lokal. 

 

METODE  

Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah studi kepustakaan (library 

research) dengan menggunakan metode analisis isi (content analysis) terhadap karya-karya 

utama TGKH. Muhammad Zainuddin Abdul Madjid dengan tujuan untuk menggali konsep 

tasamuh secara otentik dari sumber primer dan menafsirkannya dalam kerangka teoretis 

pendidikan dasar kontemporer. Data primer dalam penelitian ini berasal dari buku-buku 

atau tulisan utama yang menjadi fokus analisis (Hamzah, 2020), yaitu buku "Wasiat 

Renungan Masa Pengalaman Baru". Sementara itu, sumber sekunder meliputi jurnal-jurnal 

akademik, hasil-hasil penelitian, dan buku-buku biografi yang membahas pemikiran beliau. 

Proses pengumpulan data diawali dengan menghimpun berbagai literatur yang 

relevan, yang kemudian diklasifikasikan sebagai sumber primer atau sekunder. Setelah itu, 

peneliti meninjau literatur yang ada untuk menemukan kebaruan (novelty) dalam penelitian 

sebelum mengelompokkan data sesuai dengan sistematika yang telah ditetapkan. Analisis 

data dilakukan melalui tiga tahap utama: pertama, reduksi data, yaitu proses meringkas dan 

memilih poin-poin penting serta mengidentifikasi tema atau pola; kedua, penyajian data; 

dan ketiga, verifikasi data untuk memastikan keabsahan dan keakuratan temuan. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Nilai Tasamuh dalam Pemikiran TGKH. Muhammad Zainuddin Abdul Madjid 

Dalam pembahasan tentang toleransi dalam perspektif Islam, ditemukan bahwa istilah 

dalam bahasa Arab yang persis dengan “tolerance” dalam bahasa Inggris tidak tersedia. 

Istilah yang paling dekat adalah tasamuh, yang kini sering dipakai untuk menerjemahkan 

konsep toleransi dalam wacana Islam. Kata tersebut memiliki dua akar makna: “jud wa 

karam” (kemurahan hati) dan “tasahul” (kemudahan). Makna ini membuktikan bahwa 



p-ISSN: 2774-3314  
e-ISSN: 2775-0841 

 

pg. 48 

tasamuh al-Islām dan tasamuh al-dīn dalam tradisi Islam berbeda secara mendasar dari konsep 

toleransi ala Barat (Sholeh, 2014). 

Konsep toleransi dalam Islam, berbeda dengan “gagasan awal” toleransi di Barat yang 

seringkali terlihat sebagai konsep yang bersifat paternalistik. Kelompok dominan yang 

berkuasa memberikan "izin" kepada kelompok minoritas untuk eksis, tanpa benar-benar 

menganggap mereka setara. Kondisi ini berbeda dengan konsep pengakuan (recognition), di 

mana keberagaman dilihat sebagai aset yang sah dan setara. Sedangkan dalam tradisi Islam, 

tasamuh mencerminkan suatu praktik kemurahan hati dan kemudahan yang dilakukan 

secara timbal balik, berdasarkan penghargaan dan pengertian setiap pihak . Oleh 

karenanya, toleransi dalam Islam tak hanya mengizinkan keberadaan “lain yang berbeda”, 

melainkan aktif membangun keharmonisan melalui sikap saling menghormati (Sholeh, 

2014). 

Secara konseptual, tasamuh dibagi menjadi dua bentuk utama. Pertama, toleransi antar 

umat Muslim, yang direalisasikan dengan saling membantu, menghargai, menyayangi, 

menasihati, serta menghindari prasangka buruk. Kedua, toleransi terhadap non-Muslim, 

yang meliputi pengakuan akan hak-hak mereka sebagai individu dan warga negara. 

Prinsip-prinsip ini meliputi: (1) menjalin hubungan baik sebagai tetangga; (2) bekerjasama 

menghadapi ancaman bersama; (3) membela orang yang teraniaya; (4) saling menasihati; 

dan (5) menghormati kebebasan beragama (Sholeh, 2014). 

Dalam konteks hubungan antaragama, toleransi dimaknai sebagai kemampuan 

menjalani kehidupan bersama dengan pemeluk agama lain, di mana setiap individu 

memiliki kebebasan melaksanakan keyakinan masing-masing tanpa dipaksakan atau 

ditekan. Dalam praktik sosial, hal ini sebaiknya dimulai dari sikap bertetangga secara 

harmonis. Oleh karenanya, hakikat toleransi bukan sekadar retorika teoritik, melainkan 

diwujudkan dalam bentuk keseharian masyarakat, khususnya di lingkungan bertetangga 

dan bermasyarakat (Sholeh, 2014). 

Pemikiran TGKH. Muhammad Zainuddin Abdul Madjid mengenai tasamuh tidak 

berhenti pada konsep toleransi dalam arti sempit, melainkan berkembang menjadi sebuah 

ekosistem moral, sosial, dan spiritual yang saling terhubung. Hal ini dapat dipahami 

melalui empat lapisan utama : 

1. Fondasi Moral: Pengendalian Diri sebagai Titik Awal Toleransi 

TGKH. Muhammad Zainuddin Abdul Madjid menegaskan bahwa toleransi tidak 

mungkin terwujud jika individu masih dikuasai oleh prasangka buruk, kebiasaan 

menuduh, dan konflik verbal. Bait “Wahai anakku yang ingin utuh, Jangan sekali tuduh 

menuduh, Berbuat bangkai dan kursi ampuh, "HENDAK TINGGI TERLALU JATUH"” 

(Madjid, 2016), menunjukkan kesadaran beliau bahwa masyarakat yang mudah 

menuduh akan hancur oleh ketidakpercayaan. Oleh karena itu, tasamuh dalam 

pandangannya berakar dari pengendalian diri (self-restraint) sebagai syarat moral dasar. 

2. Praktik Sosial: Solidaritas dan Tolong-Menolong sebagai Wujud Nyata 



p-ISSN: 2774-3314  
e-ISSN: 2775-0841 

 

pg. 49 

Pada level berikutnya, TGKH. Muhammad Zainuddin Abdul Madjid menekankan 

tasamuh sebagai praktik sosial yang konkret. Bait “Aduh sayang !, Kalau orang berjiwa 

unggul, Aktif berjuang padai bergaul, Tolong menolong bersama muncul, "TANGAN 

MENCENCANG BAHU MEMIKUL” (Madjid, 2016), menegaskan bahwa toleransi tidak 

cukup dimaknai secara pasif, tetapi harus diwujudkan dalam bentuk solidaritas, gotong 

royong, dan kebersamaan dalam menghadapi tantangan hidup. Dengan demikian, 

tasamuh menurut beliau melahirkan energi kolektif untuk memperkuat kohesi sosial. 

3. Prasyarat Spiritual-Akhlak: Kasih Sayang dan Konsistensi Berbuat Baik 

Tasamuh bukanlah sikap pragmatis yang lahir karena keterpaksaan, tetapi 

merupakan konsekuensi dari akhlak yang baik dan kasih sayang. Bait “Aduh sayang !, 

Tetapkan dirimu berbuat baik, Jangan sekali berbuat jelek, Agar semua wargamu baik, "ANAK 

BAIK MENANTU MOLEK"” (Madjid, 2016), menekankan bahwa konsistensi dalam 

kebaikan adalah fondasi spiritual bagi terciptanya masyarakat yang toleran. Tanpa 

akhlak dan kasih sayang, toleransi hanya akan bersifat semu dan formalitas belaka. 

4. Outcome Sosial: Persatuan dan Harmoni sebagai Tujuan Akhir 

Puncak dari tasamuh adalah terwujudnya persatuan dan harmoni sosial. Hal ini 

terlihat pada bait “Wahai anakku kompak bersatu, Jangan terpikat bujukan hantu, Bersilat lidah 

setiap waktu, Dibalik udang batu di situ” (Madjid, 2016), Persatuan bukan sekadar jargon 

politik, melainkan buah dari interaksi sosial yang dilandasi akhlak, solidaritas, dan 

pengendalian diri. Dalam kerangka TGKH. Muhammad Zainuddin Abdul Madjid, 

tasamuh tidak hanya meredam konflik, tetapi juga membangun kohesi sosial yang tahan 

terhadap provokasi dan perpecahan. 

Gambar 1 : Model Konseptual Tasamuh Perspektif TGKH. Muhammad Zainuddin 

Abdul Madjid 

 

 

Dengan demikian, jika keempat dimensi tersebut dirangkai, tasamuh dalam pemikiran 

TGKH. Muhammad Zainuddin Abdul Madjid membentuk satu ekosistem utuh yang 



p-ISSN: 2774-3314  
e-ISSN: 2775-0841 

 

pg. 50 

mencakup: (1) Fondasi moral (pengendalian diri), (2) Praktik sosial (solidaritas dan gotong 

royong), (3) Prasyarat akhlak-spiritual (kebaikan dan kasih sayang), dan (4) Outcome sosial 

(persatuan dan stabilitas umat). Kerangka ini menunjukkan bahwa tasamuh dalam 

pandangan beliau lebih luas dibandingkan konsep toleransi Barat yang cenderung dipahami 

sebagai membiarkan perbedaan. Tasamuh versi TGKH. Muhammad Zainuddin Abdul 

Madjid adalah proyek peradaban yang menuntut pembangunan karakter individu, 

penguatan ikatan sosial, serta penciptaan stabilitas umat. 

Relevansi Nilai Tasamuh dalam Pemikiran TGKH. Muhammad Zainuddin Abdul Madjid 

dengan Pendidikan di Sekolah Dasar 

Tujuan Pendidikan Nasional sebagaimana tertuang dalam Pasal 3 Undang-Undang 

No. 20 Tahun 2003—yaitu membentuk insan yang “beriman dan bertakwa kepada Tuhan Yang 

Maha Esa, berakhlak mulia, sehat, berilmu, cakap, kreatif, mandiri, dan menjadi warga negara yang 

demokratis serta bertanggung jawab” (Indonesia, 2003)— sangat membutuhkan landasan 

karakter yang kuat di usia dini. Dalam konteks ini, pemikiran TGKH. Muhammad 

Zainuddin Abdul Madjid tentang tasamuh melalui tiga pilar utama— kontrol diri, akhlak 

mulia, dan kemampuan sosial— mewakili kerangka nilai integral yang mendukung 

perwujudan tujuan tersebut secara sarat praktis. 

Pertama, kontrol diri merupakan pilar yang menjaga tasamuh dari sekadar retorika. 

Anak didik perlu dilatih untuk mengendalikan emosi, menghindari tuduhan, fitnah, 

maupun konflik verbal. Dalam perspektif TGKH. Muhammad Zainuddin Abdul Madjid, 

kontrol diri adalah pagar yang mencegah perbedaan berubah menjadi permusuhan. Hal ini 

terkait erat dengan tujuan pendidikan nasional untuk membentuk manusia mandiri dan 

demokratis. Kemampuan menahan diri dari sikap otoriter dan memaksakan kehendak 

menjadi keterampilan penting yang perlu ditumbuhkan sejak dini. Di lingkungan sekolah 

dasar, peningkatan kontrol diri sangat penting. Peningkatan kontrol diri siswa sekolah 

dasar bisa dilakukan dengan melakukan pembinaan akhlak. Sebagaimana kajian yang 

dilakukan oleh Surawan dan Norvia bahwa pembinaan akhlak memberikan dampak positif 

bagi kontrol diri siswa yaitu perubahan pola pikir, prinsip dan tingkah laku (Surawan & 

Norvia, 2022). 

Kedua, akhlak mulia merupakan fondasi tasamuh yang menuntun peserta didik untuk 

bersikap jujur, adil, penuh kasih sayang, serta menghormati hak orang lain. Dalam 

perspektif TGKH. Muhammad Zainuddin Abdul Madjid, akhlak bukan hanya dimensi 

personal, tetapi juga sosial, karena menjadi dasar bagi terciptanya sikap saling menghargai 

di tengah perbedaan. Hal ini selaras dengan tujuan pendidikan nasional yang menekankan 

pentingnya membentuk manusia beriman, bertakwa, dan berakhlak mulia. Bagi pendidikan 

dasar, pembiasaan akhlak mulia menjadi pintu masuk utama dalam menanamkan tasamuh. 

Hal ini bisa dilakukan dengan pola pembiasaan, nasihat, keteladanan, dan juga tanya jawab 

(Junita, 2023). Disamping itu, Akhlak mulia ditetapkan menjadi standar kompetensi 

kelulusan siswa Sekolah dasar. Hal ini  tertera dalam Peraturan Menteri Pendidikan Dasar 

dan Menengah Nomor 10 Tahun 2025 tentang Standar Kompetensi Lulusan pada 

Pendidikan Anak Usia Dini, Jenjang Pendidikan Dasar, dan Jenjang Pendidikan Menengah, 



p-ISSN: 2774-3314  
e-ISSN: 2775-0841 

 

pg. 51 

bahwa “Standar Kompetensi Lulusan pada Jenjang Pendidikan dasar difokuskan pada 

persiapan Murid menjadi anggota masyarakat yang beriman dan bertakwa kepada Tuhan 

Yang Maha Esa serta berakhlak mulia” (Kementerian Pendidikan Dasar dan Menengah 

Indonesia, 2025). 

Jika dikaitkan secara keseluruhan, ketiga inti tasamuh ini dapat diposisikan sebagai 

jembatan nilai yang memungkinkan tercapainya tujuan Pasal 3 UU Sisdiknas. Dimensi 

personal diperkuat melalui kontrol diri, dimensi spiritual diwujudkan melalui akhlak mulia, 

sementara dimensi sosial dipraktikkan melalui kemampuan sosial. Dengan demikian, 

tasamuh bukan hanya nilai tambahan, tetapi justru menjadi benang merah yang 

mengintegrasikan iman, takwa, akhlak mulia, kemandirian, hingga sikap demokratis dan 

tanggung jawab. 

Dalam kerangka inilah, tasamuh dalam pemikiran TGKH. Muhammad Zainuddin 

Abdul Madjid relevan untuk pendidikan dasar. Konsep tersebut tidak hanya mengajarkan 

anak untuk “menghargai perbedaan”, melainkan membentuk karakter yang menyeluruh: 

berakhlak mulia dalam pribadi, terkendali dalam emosi, dan sehat dalam interaksi sosial. 

Ketiga aspek ini membekali peserta didik untuk tumbuh sebagai warga negara yang sesuai 

dengan cita-cita pendidikan nasional, sekaligus mampu menjawab tantangan sosial di 

sekolah dasar seperti perundungan, sikap eksklusif, dan ketidakmampuan menghargai 

perbedaan. 

 

SIMPULAN  

Tasamuh dalam pemikiran TGKH. Muhamamd Zainuddin Abdul Madjid dapat 

dipahami sebagai sebuah kerangka nilai yang menyatukan fondasi moral (pengendalian 

diri), praktik sosial (solidaritas dan gotong royong), prasyarat akhlak-spiritual (kebaikan 

dan kasih sayang), serta outcome sosial (persatuan dan stabilitas umat). Dalam konteks 

pendidikan dasar, kerangka ini menjadi sangat relevan karena secara langsung mendukung 

pembentukan karakter siswa sesuai dengan amanat Pasal 3 UU Sisdiknas. Nilai 

pengendalian diri, misalnya, membantu siswa menghindari perilaku negatif seperti 

perundungan; solidaritas menumbuhkan sikap gotong royong dan empati; kebaikan serta 

kasih sayang memperkuat suasana inklusif di kelas; sedangkan persatuan menjadi bekal 

penting bagi siswa untuk tumbuh sebagai warga negara yang demokratis dan bertanggung 

jawab. Dengan demikian, tasamuh dalam pemikiran TGKH. Muhamamd Zainuddin Abdul 

Madjid tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga aplikatif sebagai strategi pendidikan yang 

relevan dalam menjawab tantangan dan berbagai persoalan di sekolah dasar masa kini 

khususnya masalah intoleransi. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Amirullah, A., Nurhalimah, N., Wisudiyantie, N. D., & Oktafiani, O. (2024). Penguatan 

Toleransi Melalui Implementasi Budaya Sekolah Religius: Studi Kasus SDN di 

Jakarta Timur. Edu Cendikia: Jurnal Ilmiah Kependidikan, 4(01), 116–127. 

https://doi.org/10.47709/educendikia.v4i01.4093 



p-ISSN: 2774-3314  
e-ISSN: 2775-0841 

 

pg. 52 

Anugrah, A. T. (2021). Pembaharuan Pendidikan Islam di Indonesia Perspektif TGKH. 

Muhammad Zainuddin Abdul Madjid. Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam, 14(2), 

101–122. https://doi.org/10.36835/tarbiyatuna.v14i2.1026 

Aulia, M. A. F. (2023). Maulana Syaikh TGKH. Muhammad Zainuddin Abdul Madjid’s 

Educational Leadership Model in Relevance to the Implementation of the 

Independent Learning Curriculum. Mudir : Jurnal Manajemen Pendidikan, 5(1), 232–

239. https://doi.org/10.55352/mudir.v5i1.756 

Fatoni, I., Nurdin, Gani, R. H. A., Supratmi, N., & Wijaya, H. (2022). Religiusitas Dalam 

Wasiat Renungan Massa Karya Hamzanwadi (Pendekatan Pragmatik). Alinea: Jurnal 

Bahasa, Sastra Dan Pengajaran, 2(2), 169–183. 

https://doi.org/10.58218/alinea.v2i2.212 

Fransiskus, E., & Pandor, P. (2023). Telaah Fenomena “Islam Yes, Kafir No” Di Sekolah 

Dasar Negeri Timuran Yogyakarta Dengan Perspektif Hak Asasi Manusia. Borneo 

Review, 2(2), 92–103. https://doi.org/10.52075/br.v2i2.190 

Hamdi, S. (2018). Integrasi Budaya, Pendidikan, dan Politik dalam Dakwah Nahdlatul 

Wathan (NW) di Lombok: Kajian Biografi TGH. Zainuddin Abdul Madjid. JSW 

(Jurnal Sosiologi Walisongo), 2(2), Article 2. 

https://doi.org/10.21580/jsw.2018.2.2.2964 

Hamzah, A. (2020). Metode Penelitian Kepustakaan. CV. Literasi Nusantara Abadi. 

Indonesia, R. (2003, Juli 8). Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 20 Tahun 2003 Tentang 

Sistem Pendidikan Nasional. Lembaran Negara Republik Indonesia, Nomor 78 Tahun 

2003. https://peraturan.bpk.go.id/Details/43920/uu-no-20-tahun-2003 

Jannah, A. R. N., & Surayanah, S. (2024). Meningkatkan Keterampilan Sosial-Emosional 

Siswa Sekolah Dasar melalui Media Animasi Religi. Journal of Innovation and Teacher 

Professionalism, 2(2), 210–217. https://doi.org/10.17977/um084v2i22024p210-217 

Junita, E. R. (2023). Pembinaan Akhlak Siswa di Madrasah Ibtidaiyah Negeri (MIN) 1 Curup. 

Jurnal Tunas Pendidikan, 5(2), 356–366. https://doi.org/10.52060/pgsd.v5i2.1001 

Kementerian Pendidikan Dasar dan Menengah Indonesia. (2025). Peraturan Menteri 

Pendidikan Dasar dan Menengah Republik Indonesia Nomor 10 Tahun 2025 tentang 

Standar Kompetensi Lulusan pada Pendidikan Anak Usia Dini, Jenjang Pendidikan Dasar, 

dan Jenjang Pendidikan Menengah. 

https://jdih.kemendikdasmen.go.id/detail_peraturan?main=3530&utm_source 

Madjid, M. Z. A. (2016). Wasiat Renungan Masa Pengalaman Baru. Pengurus Besar Nahdlatul 

Wathan. 

Nasri, U. (2024). Paradigma Filsafat Islam: Revitalisasi Pendidikan Multikultural Telaah 

Pemikiran TGKH. Muhammad Zainuddin Abdul Madjid Lombok. Al-Qalam: Jurnal 

Kajian Islam Dan Pendidikan, 16(1), 8–21. https://doi.org/10.47435/al-

qalam.v16i1.2293 

Nugroho, P. (2018). Internalization of Tolerance Values in Islamic Education. Nadwa: Jurnal 

Pendidikan Islam, 12(2), 197–228. https://doi.org/10.21580/nw.2018.12.2.2397 

Nurlaili, S. A. (2025). Interaksi Sosial Siswa Dalam Menerapkan Sikap Toleransi: Studi Kasus 

Siswa Berbeda Agama di Sekolah Dasar Surabaya. Triwikrama: Jurnal Ilmu Sosial, 

11(1), 61–70. https://doi.org/10.9963/6d37z026 



p-ISSN: 2774-3314  
e-ISSN: 2775-0841 

 

pg. 53 

Safrida, D., & Julta, A. (2025). Strategi Guru dalam Menanamkan Sikap Toleransi Peserta 

Didik. Murhum : Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini, 6(1), 404–412. 

https://doi.org/10.37985/murhum.v6i1.1239 

Sholeh, A. (2014). Pemahaman Konsep Tasamuh (Toleransi) Siswa Dalam Ajaran Islam. J-

PAI: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 1(1). https://doi.org/10.18860/jpai.v1i1.3362 

Siaran Pers SETARA Institute. (2025, Mei 30). Kasus Intoleransi dan Kekerasan Berujung 

Tewasnya Pelajar SD: Negara harus Hadir dan Mengambil Tindakan Memadai. setara-

institute.org. https://setara-institute.org/siaran-pers-kasus-intoleransi-dan-

kekerasan-berujung-tewasnya-pelajar-sd-negara-harus-hadir-dan-mengambil-

tindakan-memadai/ 

Surawan, S., & Norvia, L. (2022). Kontribusi Pembinaan Akhlak Dalam Menanamkan Self-

Control Siswa Sekolah Dasar Negeri. SITTAH: Journal of Primary Education, 3(2), 102–

116. https://doi.org/10.30762/sittah.v3i2.461 

Suwandi, M. A., & Ruwandi. (2022). Penanaman Sikap Tasamuh Melalui Aktivitas Rumah 

Baca Alam Kalijaga di Jawa Tengah. JURNAL EDUCATION AND DEVELOPMENT, 

10(2), 54–64. https://doi.org/10.37081/ed.v10i2.3492 

 


