AL-MUJAHIDAH: PENDIDIKAN GURU MADRASAH IBTIDAIYAH
Journal Home Page: https://ejournal.iaihnw-lotim.ac.id/almujahidah/index.php/Al-mujahidah/

Vol.7, No.1 (2026): November-April
Profikx Nomber DOI: 10.51806

p-ISSN: 2774-3314
e-ISSN: 2775-0841

TASAMUH SEBAGAI NILAI PENDIDIKAN DALAM PEMIKIRAN TGKH.
MUHAMMAD ZAINUDDIN ABDUL MAD]JID DAN RELEVANSINYA DI SD

Adet Tamula Anugrah

Institut Agama Islam Hamzanwadi NW Lombok Timur, Indonesia
Email Corresponding: adettamula@iaihnwlotim.ac.id

Article Info

ABSTRACT

Article history:

Received :17 11, 2025
Revised :24 12,2025
Accepted : 08 01, 2026

Keywords:
Tasamuh, TGKH.
Muhammad Zainuddin
Abdul Madjid, Primary
Education

Kata Kunci:
Tasamuh, TGKH.
Muhammad Zainuddin

Abdul Madjid, Pendidikan

Dasar

This study aims to analyze the thought of TGKH. Muhammad
Zainuddin Abdul Madjid on tasamuh (tolerance) and to
explore its relevance to primary education in Indonesia.
Employing a qualitative approach, this research is conducted
through a literature study by examining his work, Wasiat
Renungan Masa Pengalaman Baru. The findings reveal that
tasamuh in the perspective of TGKH. Muhammad Zainuddin
Abdul Madjid is not merely limited to the acknowledgment of
differences but rather constitutes a civilizational framework
encompassing four dimensions: moral foundation (self-
control), social practice (solidarity and mutual cooperation),
spiritual-ethical prerequisite (kindness and compassion), and
social outcome (unity and communal stability). The relevance
of this thought to primary education lies in its contribution to
achieving the objectives of Article 3 of the Indonesian National
Education System Act, particularly in strengthening students’
self-control, noble character, and social competence. Thus, the
concept of tasamuh as formulated by TGKH. Muhammad
Zainuddin Abdul Madjid can be positioned as a contextual and
applicable model of character education in addressing
contemporary challenges in primary education, including
bullying, exclusivism, and respect for diversity.

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan menganalisis pemikiran TGKH.
Muhammad Zainuddin Abdul Madjid mengenai tasamuh
(toleransi) dan mengeksplorasi relevansinya terhadap
pendidikan dasar di Indonesia. Kajian ini menggunakan
pendekatan kualitatif melalui studi literatur dengan
menganalisis karya beliau buku “Wasiat Renungan Masa
Pengalaman Baru”. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
tasamuh dalam pemikiran TGKH. Muhammad Zainuddin
Abdul Madjid tidak terbatas pada pengakuan perbedaan,
melainkan merupakan kerangka peradaban yang mencakup
empat dimensi: fondasi moral (pengendalian diri), praktik
sosial (solidaritas dan gotong royong), prasyarat akhlak-
spiritual (kebaikan dan kasih sayang), serta outcome sosial
(persatuan dan stabilitas umat). Relevansi pemikiran ini
terhadap pendidikan dasar terletak pada kontribusinya dalam
mendukung capaian Pasal 3 UU Sisdiknas, khususnya
penguatan kontrol diri, akhlak mulia, dan kemampuan sosial

pg. 44


mailto:adettamula@iaihnwlotim.ac.id
https://ejournal.iaihnw-lotim.ac.id/almujahidah/index.php/Al-mujahidah/

p-ISSN: 2774-3314
e-ISSN: 2775-0841

siswa. Dengan demikian, pemikiran TGKH. Muhammad
Zainuddin Abdul Madjid tentang tasamuh dapat diposisikan
sebagai model pendidikan karakter yang kontekstual dan
aplikatif dalam menjawab tantangan pendidikan dasar
kontemporer, termasuk isu perundungan, eksklusivitas, dan

penghargaan terhadap keberagaman..

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License.
Copyright (c) 2026 Adet Tamula Anugrah

PENDAHULUAN

Isu intoleransi di lingkungan sekolah dasar sampai saat ini masih membutuhkan
perhatian yang lebih serius. Berdasarkan data dari Kementerian Pendidikan, Kebudayaan,
Riset dan Teknologi (2023) yang dikutip oleh Nurlaili bahwa tercatat sebanyak 127 kasus
intoleransi yang terjadi di Indonesia, dan 22 kasus melibatkan siswa sekolah, serta 11
diantaranya terjadi di tingkat sekolah dasar (Nurlaili, 2025). Data lain terkait intoleransi juga
dikemukakan oleh Setara Institut melalui siaran pers yang menyebutkan bahwa menjelang
pertengahan tahun 2025, perstiwa intoleransi kembali terjadi di Indonesia yang merenggut
nyawa seorang siswa sekolah dasar. Korban diketahui mengalami perundungan dan
pemukulan sebagai akibat dari perbedaan agama yang dianutnya dengan pelaku. Kasus ini
menjadi legitimasi pernyataan Setara Institute bahwa intoleransi secara nyata telah
merasuki generasi muda bangsa Indonesia (Siaran Pers SETARA Institute, 2025).

Syafii Maarif dalam harian kompas (2017) sebagaimana dikutip oleh Fransiskus dan
Pandor, menyatakan bahwa Indonesia menjadi “lahan subur” bagi perkembangan berbagai
kelompok radikal dan intoleran (Fransiskus & Pandor, 2023). Pernyataan ini semakin
relevan jika melihat berbagai kasus-kasus intoleran yang terjadi di Indonesia, bahkan
mewabah sampai ke lingkungan sekolah. Sekolah yang seharusnya menjadi lingkungan
kondusif, tempat manusia menimba ilmu pengetahuan, budi pekerti, dan segala bentuk
kebaikan, justru dimanfaatkan oleh orang-orang yang intoleran dalam menjalankan aksinya.

Kondisi lingkungan sekolah terutama sekolah dasar yang menjadi salah satu tempat
dilakukannya aksi-aksi intoleran, menjadi salah satu faktor penting kenapa nilai toleransi
harus lebih ditekankan. Toleransi menjadi nilai yang sangat krusial untuk dihidupkan di
lingkungan sekolah, karena lingkungan sekolah merupakan tempat bertemunya agama,
suku, adat istiadat, dan budaya yang beragam (Amirullah dkk., 2024). Dengan keberagaman
yang ada di lingkungan sekolah, jika nilai toleransi tidak ada di antara siswa, maka masalah
akan muncul seperti kasus-kasus yang telah terjadi (Safrida & Julta, 2025).

Toleransi didefinisikan sebagai sikap saling menghormati dan menghargai atas
berbagai bentuk keberagaman yang ada. Konsep ini juga mencakup pemberian ruang
kebebasan bagi setiap individu untuk berekspresi. Asal usul kata toleransi berasal dari kata
Latin tolerare yang dapat diartikan sebagai sikap menahan diri, bersabar, dan berlapang
dada terhadap perbedaan cara pandang, keyakinan, dan agama. Dalam bahasa Arab konsep
toleransi disebut dengan istilah Tasamuh. Tasamuh memiliki arti membiarkan dan saling
mengizinkan, serta saling memudahkan. Pada dasarnya, tasamuh adalah kesadaran dan

pg- 45


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

p-ISSN: 2774-3314
e-ISSN: 2775-0841

kesiapan diri seseorang untuk mengakomodasi keberadaan orang lain, meskipun terdapat
perbedaan mendasar. Sikap ini tetap berlaku bahkan ketika ada ketidaksepakatan dalam hal
nilai-nilai kebaikan atau pilihan gaya hidup. Dengan kata lain, tasamuh adalah kemampuan
untuk menerima dan menghargai perbedaan, bahkan saat terjadi gesekan
pandangan.(Nugroho, 2018)

Secara konseptual, Tasamuh dalam tradisi Islam menyatu dengan prinsip rahmatan
lil-“alamin dalam konteks merawat keutuhan hidup bersama. Pendidikan yang menekankan
tasamuh terbukti menjadi kontra-narasi efektif terhadap kecenderungan intoleransi di
lingkungan pendidikan. Praktik pembelajaran dan literasi komunitas —seperti rumah baca
Alam Kalijaga— dapat ditanamkan melalui kegiatan kolaboratif dan dialogis. Melalui
berbagai aktivitasnya, Rumah Baca Alam Kalijaga menanamkan sejumlah nilai tasamuh
yang esensial. Nilai-nilai tersebut mencakup pengembangan empati (kemampuan untuk
memahami dan merasakan perasaan orang lain), saling menghormati dan menghargai
perbedaan, serta sikap saling berbagi dan tolong-menolong sebagai wujud kepedulian
sosial. Selain itu, anak-anak juga diajarkan pentingnya kerja sama, kejujuran, dan
menumbuhkan rasa cinta terhadap lingkungan sekitar.(Suwandi & Ruwandi, 2022)

Urgensi nilai tasamuh dalam kehidupan multikultural telah dikonsepkan oleh banyak
ulama dan tokoh pendidikan di Indonesia. Dalam konteks penanamannya di lingkungan
sekolah dasar, salah satu tokoh yang pemikirannya relevan adalah TGKH. Muhammad
Zainuddin Abdul Madjid, pendiri organisasi Nahdlatul Wathan (NW) di Nusa Tenggara
Barat (Hamdi, 2018). Gagasan pendidikannya menekankan pembentukan akhlak sebagai
fondasi seluruh proses belajar. Melalui institusi yang dibangunnya, ia mengembangkan
ekosistem pendidikan yang menautkan iman, ilmu, dan amal secara kontekstual. Sejumlah
kajian menempatkannya sebagai penggerak pendidikan kebangsaan berbasis lokal yang
bermatra nasional (Anugrah, 2021). Corak akhlak-budi sebagai pusat pendidikan inilah
yang menjadi jembatan konseptual menuju tasamuh pada anak usia SD.

Salah satu teks etis yang lahir dari tradisi keilmuan TGKH. Muhammad Zainuddin
Abdul Madjid adalah buku Wasiat Renungan Masa Pengalaman Baru, yang banyak dikaji
dari dimensi religiusitas dan nilai-nilai akhlak. Penelitian menunjukkan buku Wasiat
Renungan Masa Pengalaman Baru sarat ajaran amanah, adab tutur, persatuan, dan
kedisiplinan moral (Fatoni dkk., 2022). Nilai-nilai tersebut merupakan prasyarat sosial-
emosional bagi tumbuhnya tasamuh di lingkungan belajar anak. Dengan demikian, buku
Wasiat Renungan Masa Pengalaman Baru menyediakan sumber nilai yang kaya untuk
dididaktisasikan menjadi praktik tasamuh di sekolah dasar.

Sejumlah studi praksis menunjukkan bahwa pemikiran dan perjuangan TGKH.
Muhammad Zainuddin Abdul Madjid telah banyak dikaji dalam beberapa dekade terakhir.
Penelitian sebelumnya fokus pada aspek perjuangan politik beliau dalam melawan
penjajahan, peran beliau sebagai tokoh sentral Nahdlatul Wathan, dan kontribusinya dalam
dakwah amar ma’ruf nahi munkar di kawasan Timur Indonesia (Hamdi, 2018). Sejumlah
studi lain juga mengupas tentang sistem organisasi dan manajemen pendidikan NW serta
pemikiran beliau mengenai moderasi beragama secara umum (Anugrah, 2021; Aulia, 2023;
Nasri, 2024). Namun demikian, kajian-kajian tersebut cenderung mengambil perspektif
makro atau fokus pada konteks pendidikan tinggi dan organisasi dewasa.

pg. 46



p-ISSN: 2774-3314
e-ISSN: 2775-0841

Studi yang secara spesifik mengupas sisi tasamuh sebagai kompetensi sosial-
emosional anak di tingkat pendidikan dasar (SD/MI) masih relatif minim. Keterbatasan ini
menjadi celah akademik yang krusial, mengingat bahwa usia sekolah dasar adalah masa
emas (golden age) untuk pembentukan karakter dan internalisasi nilai-nilai sosial.
Penelitian-penelitian terdahulu belum secara mendalam menganalisis bagaimana konsep
tasamuh yang beliau ajarkan dapat diterjemahkan menjadi kurikulum terapan dan metode
pembelajaran yang relevan bagi anak-anak. Oleh karena itu, diperlukan eksplorasi yang
lebih terfokus dan mendalam terhadap gagasan pendidikan akhlak beliau, khususnya
dalam konteks pencegahan intoleransi pada siswa SD.

Penelitian ini bertujuan untuk mengisi kekosongan akademik tersebut dengan
menganalisis secara mendalam gagasan tasamuh dalam pemikiran TGKH. Muhammad
Zainuddin Abdul Madjid, utamanya yang termuat dalam buku “Wasiat Renungan Masa
Pengalaman Baru”. Penelitian ini akan mengidentifikasi nilai-nilai tasamuh yang eksplisit
dan implisit dalam wasiat beliau dan merumuskan relevansinya dalam konteks pendidikan
dasar kontemporer. Fokus kajian meliputi nilai-nilai dasar seperti saling menghargai,
kerukunan antar mazhab, dan persatuan bangsa sebagai esensi ajaran tasamuh. Hasil
analisis ini diharapkan dapat memberikan landasan konseptual bagi perancangan modul
atau program pendidikan karakter berbasis kearifan lokal.

METODE

Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah studi kepustakaan (library
research) dengan menggunakan metode analisis isi (content analysis) terhadap karya-karya
utama TGKH. Muhammad Zainuddin Abdul Madjid dengan tujuan untuk menggali konsep
tasamuh secara otentik dari sumber primer dan menafsirkannya dalam kerangka teoretis
pendidikan dasar kontemporer. Data primer dalam penelitian ini berasal dari buku-buku
atau tulisan utama yang menjadi fokus analisis (Hamzah, 2020), yaitu buku "Wasiat
Renungan Masa Pengalaman Baru". Sementara itu, sumber sekunder meliputi jurnal-jurnal
akademik, hasil-hasil penelitian, dan buku-buku biografi yang membahas pemikiran beliau.

Proses pengumpulan data diawali dengan menghimpun berbagai literatur yang
relevan, yang kemudian diklasifikasikan sebagai sumber primer atau sekunder. Setelah itu,
peneliti meninjau literatur yang ada untuk menemukan kebaruan (novelty) dalam penelitian
sebelum mengelompokkan data sesuai dengan sistematika yang telah ditetapkan. Analisis
data dilakukan melalui tiga tahap utama: pertama, reduksi data, yaitu proses meringkas dan
memilih poin-poin penting serta mengidentifikasi tema atau pola; kedua, penyajian data;
dan ketiga, verifikasi data untuk memastikan keabsahan dan keakuratan temuan.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Nilai Tasamuh dalam Pemikiran TGKH. Muhammad Zainuddin Abdul Madjid

Dalam pembahasan tentang toleransi dalam perspektif Islam, ditemukan bahwa istilah
dalam bahasa Arab yang persis dengan “tolerance” dalam bahasa Inggris tidak tersedia.
Istilah yang paling dekat adalah tasamuh, yang kini sering dipakai untuk menerjemahkan
konsep toleransi dalam wacana Islam. Kata tersebut memiliki dua akar makna: “jud wa
karam” (kemurahan hati) dan “tasahul” (kemudahan). Makna ini membuktikan bahwa

pg.- 47



p-ISSN: 2774-3314
e-ISSN: 2775-0841

tasamuh al-Islam dan tasamuh al-din dalam tradisi Islam berbeda secara mendasar dari konsep
toleransi ala Barat (Sholeh, 2014).

Konsep toleransi dalam Islam, berbeda dengan “gagasan awal” toleransi di Barat yang
seringkali terlihat sebagai konsep yang bersifat paternalistik. Kelompok dominan yang
berkuasa memberikan "izin" kepada kelompok minoritas untuk eksis, tanpa benar-benar
menganggap mereka setara. Kondisi ini berbeda dengan konsep pengakuan (recognition), di
mana keberagaman dilihat sebagai aset yang sah dan setara. Sedangkan dalam tradisi Islam,
tasamuh mencerminkan suatu praktik kemurahan hati dan kemudahan yang dilakukan
secara timbal balik, berdasarkan penghargaan dan pengertian setiap pihak . Oleh
karenanya, toleransi dalam Islam tak hanya mengizinkan keberadaan “lain yang berbeda”,
melainkan aktif membangun keharmonisan melalui sikap saling menghormati (Sholeh,
2014).

Secara konseptual, tasamuh dibagi menjadi dua bentuk utama. Pertama, toleransi antar
umat Muslim, yang direalisasikan dengan saling membantu, menghargai, menyayangi,
menasihati, serta menghindari prasangka buruk. Kedua, toleransi terhadap non-Muslim,
yang meliputi pengakuan akan hak-hak mereka sebagai individu dan warga negara.
Prinsip-prinsip ini meliputi: (1) menjalin hubungan baik sebagai tetangga; (2) bekerjasama
menghadapi ancaman bersama; (3) membela orang yang teraniaya; (4) saling menasihati;
dan (5) menghormati kebebasan beragama (Sholeh, 2014).

Dalam konteks hubungan antaragama, toleransi dimaknai sebagai kemampuan
menjalani kehidupan bersama dengan pemeluk agama lain, di mana setiap individu
memiliki kebebasan melaksanakan keyakinan masing-masing tanpa dipaksakan atau
ditekan. Dalam praktik sosial, hal ini sebaiknya dimulai dari sikap bertetangga secara
harmonis. Oleh karenanya, hakikat toleransi bukan sekadar retorika teoritik, melainkan
diwujudkan dalam bentuk keseharian masyarakat, khususnya di lingkungan bertetangga
dan bermasyarakat (Sholeh, 2014).

Pemikiran TGKH. Muhammad Zainuddin Abdul Madjid mengenai tasamuh tidak
berhenti pada konsep toleransi dalam arti sempit, melainkan berkembang menjadi sebuah
ekosistem moral, sosial, dan spiritual yang saling terhubung. Hal ini dapat dipahami
melalui empat lapisan utama :

1. Fondasi Moral: Pengendalian Diri sebagai Titik Awal Toleransi

TGKH. Muhammad Zainuddin Abdul Madjid menegaskan bahwa toleransi tidak
mungkin terwujud jika individu masih dikuasai oleh prasangka buruk, kebiasaan
menuduh, dan konflik verbal. Bait “Wahai anakku yang ingin utuh, Jangan sekali tuduh
menuduh, Berbuat bangkai dan kursi ampuh, "HENDAK TINGGI TERLALU JATUH"”
(Madjid, 2016), menunjukkan kesadaran beliau bahwa masyarakat yang mudah
menuduh akan hancur oleh ketidakpercayaan. Oleh karena itu, tasamuh dalam
pandangannya berakar dari pengendalian diri (self-restraint) sebagai syarat moral dasar.

2. Praktik Sosial: Solidaritas dan Tolong-Menolong sebagai Wujud Nyata

pg. 48



p-ISSN: 2774-3314
e-ISSN: 2775-0841

Pada level berikutnya, TGKH. Muhammad Zainuddin Abdul Madjid menekankan
tasamuh sebagai praktik sosial yang konkret. Bait “Aduh sayang !, Kalau orang berjiwa
unggqul, Aktif berjuang padai bergaul, Tolong menolong bersama muncul, "TANGAN
MENCENCANG BAHU MEMIKUL” (Madjid, 2016), menegaskan bahwa toleransi tidak
cukup dimaknai secara pasif, tetapi harus diwujudkan dalam bentuk solidaritas, gotong
royong, dan kebersamaan dalam menghadapi tantangan hidup. Dengan demikian,
tasamuh menurut beliau melahirkan energi kolektif untuk memperkuat kohesi sosial.

3. Prasyarat Spiritual-Akhlak: Kasih Sayang dan Konsistensi Berbuat Baik
Tasamuh bukanlah sikap pragmatis yang lahir karena keterpaksaan, tetapi
merupakan konsekuensi dari akhlak yang baik dan kasih sayang. Bait “Aduh sayang !,
Tetapkan dirimu berbuat baik, Jangan sekali berbuat jelek, Agar semua wargamu baik, "ANAK
BAIK MENANTU MOLEK"” (Madjid, 2016), menekankan bahwa konsistensi dalam
kebaikan adalah fondasi spiritual bagi terciptanya masyarakat yang toleran. Tanpa
akhlak dan kasih sayang, toleransi hanya akan bersifat semu dan formalitas belaka.

4. Outcome Sosial: Persatuan dan Harmoni sebagai Tujuan Akhir

Puncak dari tasamuh adalah terwujudnya persatuan dan harmoni sosial. Hal ini
terlihat pada bait “Wahai anakku kompak bersatu, Jangan terpikat bujukan hantu, Bersilat lidah
setiap waktu, Dibalik udang batu di situ” (Madjid, 2016), Persatuan bukan sekadar jargon
politik, melainkan buah dari interaksi sosial yang dilandasi akhlak, solidaritas, dan
pengendalian diri. Dalam kerangka TGKH. Muhammad Zainuddin Abdul Madjid,
tasamuh tidak hanya meredam konflik, tetapi juga membangun kohesi sosial yang tahan
terhadap provokasi dan perpecahan.

Gambar 1 : Model Konseptual Tasamuh Perspektif TGKH. Muhammad Zainuddin
Abdul Madjid

FondasiMoral
(self-control)

Prasyarat Akhlak
(kasih sayang, akhlak baik)

Proses Sosial
(tolong-menolong, solidaritas, pergaulan
sehat)

Outcome Sosial
(persatuan, harmoni, stabilitas umat)

Dengan demikian, jika keempat dimensi tersebut dirangkai, tasamuh dalam pemikiran
TGKH. Muhammad Zainuddin Abdul Madjid membentuk satu ekosistem utuh yang

pg. 49



p-ISSN: 2774-3314
e-ISSN: 2775-0841

mencakup: (1) Fondasi moral (pengendalian diri), (2) Praktik sosial (solidaritas dan gotong
royong), (3) Prasyarat akhlak-spiritual (kebaikan dan kasih sayang), dan (4) Outcome sosial
(persatuan dan stabilitas umat). Kerangka ini menunjukkan bahwa tasamuh dalam
pandangan beliau lebih luas dibandingkan konsep toleransi Barat yang cenderung dipahami
sebagai membiarkan perbedaan. Tasamuh versi TGKH. Muhammad Zainuddin Abdul
Madjid adalah proyek peradaban yang menuntut pembangunan karakter individu,
penguatan ikatan sosial, serta penciptaan stabilitas umat.

Relevansi Nilai Tasamuh dalam Pemikiran TGKH. Muhammad Zainuddin Abdul Madjid
dengan Pendidikan di Sekolah Dasar

Tujuan Pendidikan Nasional sebagaimana tertuang dalam Pasal 3 Undang-Undang
No. 20 Tahun 2003 — yaitu membentuk insan yang “beriman dan bertakwa kepada Tuhan Yang
Maha Esa, berakhlak mulia, sehat, berilmu, cakap, kreatif, mandiri, dan menjadi warga negara yang
demokratis serta bertanggung jawab” (Indonesia, 2003)— sangat membutuhkan landasan
karakter yang kuat di usia dini. Dalam konteks ini, pemikiran TGKH. Muhammad
Zainuddin Abdul Madjid tentang tasamuh melalui tiga pilar utama— kontrol diri, akhlak
mulia, dan kemampuan sosial— mewakili kerangka nilai integral yang mendukung
perwujudan tujuan tersebut secara sarat praktis.

Pertama, kontrol diri merupakan pilar yang menjaga fasamuh dari sekadar retorika.
Anak didik perlu dilatih untuk mengendalikan emosi, menghindari tuduhan, fitnah,
maupun konflik verbal. Dalam perspektif TGKH. Muhammad Zainuddin Abdul Madjid,
kontrol diri adalah pagar yang mencegah perbedaan berubah menjadi permusuhan. Hal ini
terkait erat dengan tujuan pendidikan nasional untuk membentuk manusia mandiri dan
demokratis. Kemampuan menahan diri dari sikap otoriter dan memaksakan kehendak
menjadi keterampilan penting yang perlu ditumbuhkan sejak dini. Di lingkungan sekolah
dasar, peningkatan kontrol diri sangat penting. Peningkatan kontrol diri siswa sekolah
dasar bisa dilakukan dengan melakukan pembinaan akhlak. Sebagaimana kajian yang
dilakukan oleh Surawan dan Norvia bahwa pembinaan akhlak memberikan dampak positif
bagi kontrol diri siswa yaitu perubahan pola pikir, prinsip dan tingkah laku (Surawan &
Norvia, 2022).

Kedua, akhlak mulia merupakan fondasi tasamuh yang menuntun peserta didik untuk
bersikap jujur, adil, penuh kasih sayang, serta menghormati hak orang lain. Dalam
perspektif TGKH. Muhammad Zainuddin Abdul Madjid, akhlak bukan hanya dimensi
personal, tetapi juga sosial, karena menjadi dasar bagi terciptanya sikap saling menghargai
di tengah perbedaan. Hal ini selaras dengan tujuan pendidikan nasional yang menekankan
pentingnya membentuk manusia beriman, bertakwa, dan berakhlak mulia. Bagi pendidikan
dasar, pembiasaan akhlak mulia menjadi pintu masuk utama dalam menanamkan tasamuh.
Hal ini bisa dilakukan dengan pola pembiasaan, nasihat, keteladanan, dan juga tanya jawab
(Junita, 2023). Disamping itu, Akhlak mulia ditetapkan menjadi standar kompetensi
kelulusan siswa Sekolah dasar. Hal ini tertera dalam Peraturan Menteri Pendidikan Dasar
dan Menengah Nomor 10 Tahun 2025 tentang Standar Kompetensi Lulusan pada
Pendidikan Anak Usia Dini, Jenjang Pendidikan Dasar, dan Jenjang Pendidikan Menengah,

pg. 50



p-ISSN: 2774-3314
e-ISSN: 2775-0841

bahwa “Standar Kompetensi Lulusan pada Jenjang Pendidikan dasar difokuskan pada
persiapan Murid menjadi anggota masyarakat yang beriman dan bertakwa kepada Tuhan
Yang Maha Esa serta berakhlak mulia” (Kementerian Pendidikan Dasar dan Menengah
Indonesia, 2025).

Jika dikaitkan secara keseluruhan, ketiga inti tasamuh ini dapat diposisikan sebagai
jembatan nilai yang memungkinkan tercapainya tujuan Pasal 3 UU Sisdiknas. Dimensi
personal diperkuat melalui kontrol diri, dimensi spiritual diwujudkan melalui akhlak mulia,
sementara dimensi sosial dipraktikkan melalui kemampuan sosial. Dengan demikian,
tasamuh bukan hanya nilai tambahan, tetapi justru menjadi benang merah yang
mengintegrasikan iman, takwa, akhlak mulia, kemandirian, hingga sikap demokratis dan
tanggung jawab.

Dalam kerangka inilah, tasamuh dalam pemikiran TGKH. Muhammad Zainuddin
Abdul Madjid relevan untuk pendidikan dasar. Konsep tersebut tidak hanya mengajarkan
anak untuk “menghargai perbedaan”, melainkan membentuk karakter yang menyeluruh:
berakhlak mulia dalam pribadi, terkendali dalam emosi, dan sehat dalam interaksi sosial.
Ketiga aspek ini membekali peserta didik untuk tumbuh sebagai warga negara yang sesuai
dengan cita-cita pendidikan nasional, sekaligus mampu menjawab tantangan sosial di
sekolah dasar seperti perundungan, sikap eksklusif, dan ketidakmampuan menghargai
perbedaan.

SIMPULAN

Tasamuh dalam pemikiran TGKH. Muhamamd Zainuddin Abdul Madjid dapat
dipahami sebagai sebuah kerangka nilai yang menyatukan fondasi moral (pengendalian
diri), praktik sosial (solidaritas dan gotong royong), prasyarat akhlak-spiritual (kebaikan
dan kasih sayang), serta outcome sosial (persatuan dan stabilitas umat). Dalam konteks
pendidikan dasar, kerangka ini menjadi sangat relevan karena secara langsung mendukung
pembentukan karakter siswa sesuai dengan amanat Pasal 3 UU Sisdiknas. Nilai
pengendalian diri, misalnya, membantu siswa menghindari perilaku negatif seperti
perundungan; solidaritas menumbuhkan sikap gotong royong dan empati; kebaikan serta
kasih sayang memperkuat suasana inklusif di kelas; sedangkan persatuan menjadi bekal
penting bagi siswa untuk tumbuh sebagai warga negara yang demokratis dan bertanggung
jawab. Dengan demikian, tasamuh dalam pemikiran TGKH. Muhamamd Zainuddin Abdul
Madjid tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga aplikatif sebagai strategi pendidikan yang
relevan dalam menjawab tantangan dan berbagai persoalan di sekolah dasar masa kini
khususnya masalah intoleransi.

DAFTAR PUSTAKA

Amirullah, A., Nurhalimah, N., Wisudiyantie, N. D., & Oktafiani, O. (2024). Penguatan
Toleransi Melalui Implementasi Budaya Sekolah Religius: Studi Kasus SDN di
Jakarta Timur. Edu Cendikia: Jurnal Ilmiah Kependidikan, 4(01), 116-127.
https:/ /doi.org/10.47709/educendikia.v4i01.4093

pg. 51



p-ISSN: 2774-3314
e-ISSN: 2775-0841

Anugrah, A. T. (2021). Pembaharuan Pendidikan Islam di Indonesia Perspektif TGKH.
Muhammad Zainuddin Abdul Madjid. Tarbiyatuna: Jurnal Pendidikan Islam, 14(2),
101-122. https:/ /doi.org/10.36835/ tarbiyatuna.v14i2.1026

Aulia, M. A. F. (2023). Maulana Syaikh TGKH. Muhammad Zainuddin Abdul Madjid’s
Educational Leadership Model in Relevance to the Implementation of the
Independent Learning Curriculum. Mudir: Jurnal Manajemen Pendidikan, 5(1), 232-
239. https:/ /doi.org/10.55352/ mudir.v5il1.756

Fatoni, I, Nurdin, Gani, R. H. A., Supratmi, N., & Wijaya, H. (2022). Religiusitas Dalam
Wasiat Renungan Massa Karya Hamzanwadi (Pendekatan Pragmatik). Alinea: Jurnal
Bahasa, Sastra Dan Pengajaran, 2(2), 169-183.
https:/ /doi.org/10.58218/alinea.v2i2.212

Fransiskus, E., & Pandor, P. (2023). Telaah Fenomena “Islam Yes, Kafir No” Di Sekolah
Dasar Negeri Timuran Yogyakarta Dengan Perspektif Hak Asasi Manusia. Borneo
Review, 2(2), 92-103. https:/ /doi.org/10.52075/ br.v2i2.190

Hamdi, S. (2018). Integrasi Budaya, Pendidikan, dan Politik dalam Dakwah Nahdlatul
Wathan (NW) di Lombok: Kajian Biografi TGH. Zainuddin Abdul Madjid. JSW
(Jurnal Sosiologi Walisongo), 2(2), Article 2.
https://doi.org/10.21580/jsw.2018.2.2.2964

Hamzah, A. (2020). Metode Penelitian Kepustakaan. CV. Literasi Nusantara Abadi.

Indonesia, R. (2003, Juli 8). Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 20 Tahun 2003 Tentang
Sistem Pendidikan Nasional. Lembaran Negara Republik Indonesia, Nomor 78 Tahun
2003. https:/ / peraturan.bpk.go.id / Details /43920 / uu-no-20-tahun-2003

Jannah, A. R. N., & Surayanah, S. (2024). Meningkatkan Keterampilan Sosial-Emosional
Siswa Sekolah Dasar melalui Media Animasi Religi. Journal of Innovation and Teacher
Professionalism, 2(2), 210-217. https:/ /doi.org/10.17977 /um084v2i22024p210-217

Junita, E. R. (2023). Pembinaan Akhlak Siswa di Madrasah Ibtidaiyah Negeri (MIN) 1 Curup.
Jurnal Tunas Pendidikan, 5(2), 356-366. https:/ /doi.org/10.52060/ pgsd.v5i2.1001

Kementerian Pendidikan Dasar dan Menengah Indonesia. (2025). Peraturan Menteri
Pendidikan Dasar dan Menengah Republik Indonesia Nomor 10 Tahun 2025 tentang
Standar Kompetensi Lulusan pada Pendidikan Anak Usia Dini, Jenjang Pendidikan Dasar,
dan Jenjang Pendidikan Menengah.
https:/ /jdih.kemendikdasmen.go.id/ detail _peraturan?main=3530&utm_source

Madjid, M. Z. A. (2016). Wasiat Renungan Masa Pengalaman Baru. Pengurus Besar Nahdlatul
Wathan.

Nasri, U. (2024). Paradigma Filsafat Islam: Revitalisasi Pendidikan Multikultural Telaah
Pemikiran TGKH. Muhammad Zainuddin Abdul Madjid Lombok. Al-Qalam: Jurnal
Kajian ~ Islam  Dan  Pendidikan, 16(1), 8-21. https://doi.org/10.47435/al-
galam.v16i1.2293

Nugroho, P. (2018). Internalization of Tolerance Values in Islamic Education. Nadwa: Jurnal
Pendidikan Islam, 12(2), 197-228. https:/ /doi.org/10.21580/nw.2018.12.2.2397

Nurlaili, S. A. (2025). Interaksi Sosial Siswa Dalam Menerapkan Sikap Toleransi: Studi Kasus
Siswa Berbeda Agama di Sekolah Dasar Surabaya. Triwikrama: Jurnal Ilmu Sosial,
11(1), 61-70. https:/ /doi.org/10.9963/6d372026

pg. 52



p-ISSN: 2774-3314
e-ISSN: 2775-0841

Safrida, D., & Julta, A. (2025). Strategi Guru dalam Menanamkan Sikap Toleransi Peserta
Didik. Murhum:  Jurnal  Pendidikan  Anak  Usia  Dini, 6(1), 404-412.
https:/ /doi.org/10.37985/ murhum.v6il.1239

Sholeh, A. (2014). Pemahaman Konsep Tasamuh (Toleransi) Siswa Dalam Ajaran Islam. J-
PAI: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 1(1). https://doi.org/10.18860/jpai.v1i1.3362

Siaran Pers SETARA Institute. (2025, Mei 30). Kasus Intoleransi dan Kekerasan Berujung
Tewasnya Pelajar SD: Negara harus Hadir dan Mengambil Tindakan Memadai. setara-
institute.org. https:/ /setara-institute.org/siaran-pers-kasus-intoleransi-dan-
kekerasan-berujung-tewasnya-pelajar-sd-negara-harus-hadir-dan-mengambil-
tindakan-memadai/

Surawan, S., & Norvia, L. (2022). Kontribusi Pembinaan Akhlak Dalam Menanamkan Self-
Control Siswa Sekolah Dasar Negeri. SITTAH: Journal of Primary Education, 3(2), 102-
116. https:/ /doi.org/10.30762/sittah.v3i2.461

Suwandi, M. A., & Ruwandi. (2022). Penanaman Sikap Tasamuh Melalui Aktivitas Rumah
Baca Alam Kalijaga di Jawa Tengah. JURNAL EDUCATION AND DEVELOPMENT,
10(2), 54-64. https:/ /doi.org/10.37081/ed.v10i2.3492

pg. 53



